Leidt vrije wilscepticisme tot moreel nihilisme?

Introtekst ter voorbereiding van Consequent-themadag over moraliteit.

Jan Verplaetse

Vrije wilsceptici (VWS) verwerpen schuld en morele verantwoordelijkheid, zoveel is
bekend. Deze noties vereisen immers een vorm van controle die onverenigbaar is met
determinisme of toeval. Afscheid nemen van deze noties is lastig maar niet
onoverkomelijk. Wie weet opent dit afscheid zelfs de weg naar een warmere
samenleving met minder vergelding, meer begrip en meer mildheid.

Hoe verhoudt dit vrije wilscepticisme zich tegenover moraal? Hebben we in een vrije
willoze wereld nog wel morele plichten en kan je (mis)toestanden nog wel veroordelen
als ‘moreel fout” of “‘moreel verkeerd’? Blijven labels als ‘moreel goed” of “immoreel
slecht” wel overeind? Hopelijk wel, want in tegenstelling tot schuld en morele
verantwoordelijkheid lijken ze onmisbaar. Een wereld zonder moraal is een wereld
waarin niets moet maar alles mag. Op het eerste gezicht wel prettig, maar op langere
termijn onleefbaar.

Centraal in dit vraagstuk staat het wijd geaccepteerde maxime ‘moeten impliceert
kunnen’. Moraal vraagt van niemand het onmogelijke. Morele verplichtingen gelden
alleen voor wie deze plichten ‘kan’ naleven. Maar wanneer eenieders beslissing of
gedrag onherroepelijk vastligt en een andere beslissing of gedraging niet tot onze
menselijke mogelijkheden behoort, wat blijft er van dit ‘kan” of ‘kunnen” over? Staat
het vereisen om een morele plicht te volgen niet altijd gelijk aan het onmogelijke
vragen, wanneer blijkt dat verzaken de enige echte optie was? Stem je met deze
redenering in, dan had de normovertreder nooit de morele plicht en deed hij niets
moreel verkeerds. Op de koop toe kun je je afvragen of diegene die door noodzaak of
toeval wel de plicht volgde, iets moreel juists deed? Hij kon niet anders dan het goede
doen. Het lijkt erop dat in een vrije willoze wereld de acceptatie van het maxime
‘moeten impliceert kunnen’ elke vorm van moraal vernietigt. Niets is nog ‘moreel
goed’ of ‘moreel verkeerd’. Een vrije willoze wereld lijkt een moreel nihilistische
wereld.

Of loopt deze redenering toch mank? Een vrije wilscepticus kan het volgende
antwoorden. Een eerste verweer bestaat erin om het maxime ‘moeten impliceert
kunnen’ te verwerpen. Mensen behouden hun morele plichten, en voldoen ze er niet
aan, dan handelen ze moreel verkeerd, ook wanneer ze niet in staat zijn om ernaar te

handelen. Moraal kan dus wel het onmogelijke vragen. Omdat vrije scepticisme geen



verwijtende filosofie is, leidt deze uitweg niet meteen tot een onredelijke houding
tegenover plichtverzakers. Weten dat een plichtverzaker iets moest doen wat hij
eigenlijk niet kon doen, spoort eerder aan tot empathisch mededogen. Niettemin
kampt de verwerping van ‘moeten veronderstelt kunnen’ toch met een dieper
probleem. Het onmogelijke vragen heeft zo zijn grenzen. Ergens moet een ‘moeten’
toch wel een ‘kunnen’ impliceren. Je kunt een baby, een wild dier, het klimaat geen
morele plichten opleggen. Dit lijkt vanzelfsprekend. Maar waarom zijn volwassen
mensen wel onderworpen aan morele plichten, zelfs wanneer ze het niet naleven ervan
niet konden vermijden? Kortom, wie of wat geldt als een morele agent die
onderworpen is aan morele plichten? Wie zoekt naar die scheidingsgrens komt al
gauw met een lijst van minimale voorwaarden. Aan de positieve kant staan
vermogens zoals zelfbewustzijn, redengevoeligheid en zelfcontrole. Aan de negatieve
kant staan geestesziekte, minderjarigheid of gehinderd zijn door lichamelijke of
mentale gebreken. Voor vrije wilsceptici ontbreekt één positieve voorwaarde op deze
lijst: een echte vrije wil of het vermogen om anders te handelen. Dat spreekt voor zich.

Is een lijst zonder die ene onmogelijke voorwaarde wel verdedigbaar? Hier ligt de
diepere moeilijkheid. Want zodra je een lijst aanvaardt die een grens trekt tussen
morele en niet-morele agenten, dan rijst de vraag waarom dit niet meteen een grens is
die moreel verantwoordelijke van moreel niet-verantwoordelijke individuen
onderscheidt? Waarom accepteert een vrije wilscepticus een compatibilistische kijk
op moraliteit, gebaseerd op algemene vermogens, terwijl hij deze kijk verwerpt in het
geval van schuld en morele verantwoordelijkheid, waarvoor hij het specifieke
vermogen van echte keuzevrijheid vereist? Welke filosofische argumenten zijn er ter
verdediging van deze asymmetrie?

Een tweede verweer accepteert het maxime ‘moeten impliceert kunnen” maar geeft
een andere invulling aan ‘kunnen’. Derk Pereboom geeft het niet de inhoud van
enkelvoudige of dubbele controle — de reéle mogelijkheid van S om A te doen en
bijkomend om A te laten — maar maakt gebruik van het onderscheid tussen causaal
gedetermineerd en epistemologisch voorspelbaar. Zelfs al is ons gedrag volledig
causaal gedetermineerd en is er van ‘kunnen’ in deze betekenis totaal geen sprake,
onze beslissingen en gedragingen zijn zelden te voorspellen. Ze zijn epistemologisch
open en ‘kunnen’ in die betekenis in de toekomst wel plaatsvinden. In afwachting van
dit al dan niet plaatsvinden geldt het maxime ‘moeten impliceert kunnen” wel.
Evidente vraag is natuurlijk wat er van dit maxime overblijft als de onvoorspelbare
toekomst zich epistemologisch sluit en overvloeit in het vaststaande heden en een
afgesloten verleden? Behoudt een moreel agent zijn morele plicht van zodra duidelijk
wordt dat hij aan die plicht niet voldeed? En kun je volhouden dat het verzaken aan
die plicht moreel verkeerd was? Of wist de tijd, als het reéel worden van een potentié€le
toekomst, alle ‘moeten” onherroepelijk uit?



Pereboom gaat deze vraag uit de weg door ook aan ‘moeten” een andere invulling te
geven. ‘Moeten’ in deze oplossing is niet langer een ‘moeten” in de verplichtende,
gebiedende en veroordelende zin. Het is geen ‘moeten’ als een specifieke actie-
gebieder (specific action demand) maar een ‘moeten’ als een aanbeveler (axiological
recommendation) die verzoekt en aanspoort om een handeling die epistemologisch open
is, toch uit te voeren. Twee problemen met deze oplossing springen meteen in het oog.
Vooreerst verschilt deze invulling die werkt met ‘epistemologische openheid” niet erg
van een compatibilistische invulling van ‘kunnen’ die werkt met vermogens. Wil je
nagaan welke toekomst voor iemand openstaat, dan val je al snel terug op het lijstje
van vermogens waarover een volwassen persoon normaliter beschikt. Opnieuw duikt
het probleem van de asymmetrie op. Terwijl vrije wilsceptici wanneer het gaat over
schuld en morele verantwoordelijkheid zo fel gekant zijn tegen een ruwe analyse van
beslissingen en gedragingen, die weigert in te zoomen op de specifieke oorzaken van
falen of slagen, tolereren zij deze oppervlakkige analyse wanneer het gaat over
moraliteit. Zijn er goede redenen die deze asymmetrie rechtvaardigen? In tweede
plaats biedt Pereboom wel een alternatief voor het verplichtende ‘moeten’, maar nog
geen alternatief voor morele kwalificaties in termen van ‘moreel goed” en ‘“moreel
verkeerd’. Het voordeel van een verplichtend ‘moeten’ is dat de relatie met ‘moreel
goed” en moreel verkeerd” meteen duidelijk is. Iets is moreel verkeerd wanneer je
verzaakte aan een morele plicht en iets is moreel goed wanneer je gehoorzaamde aan
die plicht. Bij een aanbevelend ‘moeten” voor handelingen die epistemologisch open
zijn, is die relatie met ‘moreel goed” en ‘moreel verkeerd” onhelder. Was het ‘moreel
verkeerd” wanneer je verzaakte aan een ‘aanbevelend” moeten? Houdt deze misstap
een morele veroordeling in? Niet kunnen zeggen dat iets ‘moreel goed” of ‘moreel

verkeerd’ is of was, is een verarming die voor velen onaanvaardbaar is.

Een derde verweer verlaat het deontologische denkkader waartoe het maxime
‘moeten impliceert kunnen’ behoort. Vervangt je de plichtenethiek door een
alternatieve ethiek die vrij is van gewaagde metafysische veronderstellingen, dan kun
je dit maxime negeren, zonder dat dit meteen tot moreel nihilisme leidt. Een
deugdenethiek belooft zulk perspectief op een vrije willoze ethiek. Zo werkte vrije
wilscepticus Ben Vilhauer een ethische theorie uit, geinspireerd op Hume’s
sentimentalistische deugdenethiek, die toelaat om handelingen te kwalificeren als
‘moreel goed” of ‘moreel verkeerd’, zelfs in een causaal deterministisch universum.
Basis van deze ethische theorie is het morele karakter van verlangens. Een verlangen
is ‘moreel verkeerd” wanneer dit voortkomt uit een ondeugd en omwille van die
ondeugd afkeuring opwekt. Omgekeerd is een verlangen ‘moreel goed” wanneer dit
voortkomt uit een deugd en omwille van die deugd goedkeuring opwekt. Een
ondeugd of een deugd is een karaktertrek of dispositie die respectievelijk als

onaangenaam of aangenaam wordt ervaren. ‘Moreel goed’ en ‘moreel verkeerd’



volgen dus uit onze emotionele reactie op verlangens van een agent. De deugd of
ondeugd is de reden waarom we positief of negatief of deze verlangens reageren.
Voelen en weten wat ‘moreel goed” en “moreel verkeerd’ is, schrijft geen verplichtend
‘moeten’ voor. Een deugdenethisch ‘moeten” houdt alleen in dat een deugdzaam
persoon de wil heeft om een handeling uit te voeren die voortspruit uit een ‘moreel
goed’ verlangen en de wil heeft om een handeling te laten die voortkomt uit een
‘moreel verkeerd” verlangen. Een deugdenethiek vraagt ook niet dat een persoon met
een ‘moreel verkeerd” verlangen de mogelijkheid had om een “moreel goed” verlangen
te hebben. Deze ethiek heeft geen last van dit maxime omdat er gewoon geen ‘moeten’
is.

Deze Humeaanse deugdenethiek is maar één van de alternatieven voor een
plichtenethiek. Spinoza had zo zijn eigen deugdenethische variant. Vraag blijft of deze
alternatieve ethiek verdedigbaar is voor vrije wilsceptici? Tegenargumenten zijn niet
moeilijk te vinden. Vooreerst vertonen deugdenethieken hun eigen tekorten. Zo
keuren ze handelingen af die onze intuities goedkeuren en keuren handelingen goed
die onze intuities afkeuren. “Doing the right thing for the wrong reason” - een kind
redden om indruk te maken op de papa - is een voorbeeld van het eerste. “Doing the
bad thing for the right reason” - een boek stelen uit leergierigheid - is een voorbeeld
van het laatste. Verder heeft een deugdenethiek het knap lastig om morele regels voor
te schrijven, zeker op terreinen waar deugdelijke karaktertrekken minder relevant is
zoals bij complexe maatschappelijke problemen. Op praktisch, prescriptief vlak heeft
de deugdenethiek een comparatief nadeel tegenover de plichtenethiek, die van nature
ook meer verwant is aan juridische regels die handelingen verbieden, toelaten of
verplichten. Ten slotte, is het nog maar de vraag of dit deugdenethische alternatief ons
dichter brengt bij het ethische ideaal dat veel vrije wilsceptici koesteren. Vrije
wilscepticisme wil een mildere samenleving met meer begrip en minder onbegrip,
meer empathische mededogen en minder vergeldende kwaadheid. Het verwerpen
van morele verantwoordelijkheid, schuld en verdienste sluit bij dit morele doel aan.
Nu is het onzeker of deze morele basishouding overeind blijft wanneer je de
verlangens van medemensen opdeelt in ‘deugdelijk’ en ‘ondeugdelijk’, ‘goed” en
‘slecht’. Terwijl een plichtenethiek in de eerste plaats handelingen veroordeelt als
‘moreel verkeerd” bestempelt een deugdenethiek mensen, of hun karakters of
persoonlijkheden, als ondeugdelijk of slecht. Deze verschuiving van focus, van
situationeel naar dispositioneel, leidt - in theorie althans - niet meteen tot een mildere
attitude tegenover normovertreders.

Meer dan 35 jaar geleden haalde de Amerikaanse filosoof Peter Van Inwagen fel uit
naar vrije wilsceptici omdat zij morele verantwoordelijkheid verwierpen maar
moraliteit zelf ongemoeid lieten. Zoiets was absurd. Om die reden kon hij het vrije
wilscepticisme niet ernstig nemen:



“I have listened to philosophers who deny the existence of moral
responsibility. I cannot take them seriously. I know a philosopher who
has written a paper in which he denies the reality of moral
responsibility. And yet this same philosopher, when certain of his
books were stolen, said, “That was a shoddy thing to do!” But no one
can consistently say that a certain act was a shoddy thing to do and say
that its agent was not morally responsible when he performed it.”
(207).

De “uitdaging” van Van Inwagen heeft niets aan kracht ingeboet. Terwijl het vrije
wilscepticisme niet langer een verwaarloosbare, marginale filosofische positie is, zoals
veertig of vijftig jaar geleden, is een bevredigende oplossing nog altijd niet gevonden.
Het vrije wilscepticisme weet nog altijd niet waarom ze morele verantwoordelijkheid
verwerpt maar moraliteit behoudt. Een goede filosofische rechtvaardiging ontbreekt.
Tegenwerpen dat we wel altijd morele regels nodig hebben is onbevredigend. Niet
alleen is een maatschappelijke noodzaak nog geen filosofische, je hebt bovenal geen
verhaal tegen wie oppert dat ook geen enkele samenleving zonder morele
verantwoordelijkheid, schuld en verdienste echt mogelijk is.

Welke wegen lijken ons beloftevol? We stippelen er een drietal uit.

1. Het bezwaar van asymmetrie viel al een paar keer. Het vrije wilscepticisme zou niet
consequent zijn. Er zijn geen aparte redenen om morele verantwoordelijkheid te
verwerpen maar moraliteit te behouden. Het ‘kunnen” om schuld te hebben heeft
dezelfde betekenis als het ‘kunnen’ uit ‘moeten impliceert kunnen’. Morele
verantwoordelijkheid, morele (on)toelaatbaarheid of morele plicht: al deze concepten
behoren tot één deontische familie die identieke vorm van onbereikbare controle
vragen. Maar is dit wel zo? Wie weet zijn er overtuigende argumenten voor een
asymmetrie. Een heuse vrije wil, die dubbele controle impliceert, is noodzakelijk voor
morele verantwoordelijkheid, maar ons moreel oordelen heeft genoeg aan een
enkelvoudige of conditionele controle. Hiervoor kan men onder meer terecht bij de
beruchte Frankfurt-tegenvoorbeelden die compatibilistische filosofen aangrijpen om
de verenigbaarheid van causaal determinisme met morele verantwoordelijkheid te
verdedigen. Vrije wilsceptici verwerpen die tegenvoorbeelden als niet overtuigend,
maar wie weet zijn ze wel, en op goede gronden, overtuigend als het gaat om de
verenigbaarheid van causaal determinisme met moraliteit.

2. Het gevaar van moreel nihilisme doemt maar op wanneer je morele plichten
toeschrijft aan morele agenten in particuliere situaties. Omdat ze in die specifieke



situaties niet anders konden dan een morele plicht overtreden, hebben ze - conform
het maxime ‘moeten impliceert kunnen’ - niet langer de plicht om die particuliere
handeling te stellen of te laten. Maar welke argumenten zijn er om morele plichten zo
fijnkorrelig te formuleren? Zijn morele plichten, die bepalen wat ‘moreel goed” en
‘moreel verkeerd” is, niet eerder algemene handelingsvoorschriften die hun
normativiteit inderdaad verliezen wanneer je te diep inzoomt op particuliere situaties,
maar die deze normativiteit wel behouden wanneer je enige afstand ten opzichte van
de concrete feiten bewaart? Morele kwaliteiten bestaan, en zijn gevoelig voor het
maxime ‘moeten impliceert kunnen” maar alleen in een grofkorrelige macrowereld en
verdwijnen in een fijnkorrelige microwereld. Is deze visie op morele plichten de juiste,
dan volstaat het beschikken over algemene vermogens om plichten te hebben en is
moraliteit goed verenigbaar met causaal determinisme.

3. Ten slotte is de acceptatie van moreel nihilisme wel uiterst radicaal maar niet geheel
uitgesloten. Concluderen dat niemand - filosofisch gezien - morele verplichtingen
heeft, en daardoor niets moreel verkeerds of goeds kan doen, is een gevolgtrekking
die “hard to swallow” (Haji) is, maar ze is verenigbaar met een meer pragmatische
kijk op moraliteit die afstapt van het idee dat menselijke moraal een coherent
tilosofische fundament nodig heeft. Moraliteit is een maatschappelijk gesanctioneerd
mechanisme dat mensen in een gewenste richting stuurt. Wie aan welke plichten moet
gehoorzamen berust op conventie, traditie, emotie of macht. Dat dit mechanisme
onverenigbaar is met metafysische principes is goed mogelijk, maar geheel naast de
kwestie. Denk je er diep over na, dan kan moraal inderdaad niet bestaan in een
causaal-deterministisch universum. Ideologische ambitie, verontwaardiging en
protest, geloof in de maakbaarheid van de samenleving creéren een moreel systeem
dat onderscheid maakt tussen de ‘goede’ volgers en de ‘slechte’ verzakers. In
werkelijkheid steunt dit systeem op even grote illusies als morele
verantwoordelijkheid en schuld.

Dit zijn slechts drie aanzetten in de richting van een oplossing van dit hardnekkige
probleem. Elke aanzet werpt wellicht nieuwe problemen op. Op zondag 31 maart
leiden we deze thematiek in, laten we zien hoe maatschappelijk relevant die wel is en
bespreken we enkele aanpakken. Toegezegd hebben alvast Giesje Wouters die een
asymmetrische oplossing voorstelt en Miriam Van Reijen die Spinoza’s oplossing
verdedigt. Jan Verplaetse verzorgt de inleiding, modereert de discussie en vat
empirische studies over het maxime ‘moeten impliceert kunnen” samen. Wie in
aanloop naar 31 maart teksten, gedachten, filmfragmenten met alle Consequent-
sympathisanten wil delen, graag! Als ze maar over deze thematiek gaan. Je stuurt die
naar jan.verplaetse@ugent.be. Ze komen vervolgens op de blog.




Bibliografie:

Haji, Ishitiyaque. (1999) ‘Moral anchors and control’, Canadian Journal of Philosophy, vol.
29, 2,175-204.

Pereboom, Derk. (2014) Free will, agency, and meaning of life (Oxford: Oxford UP)

Slote, Michael. (1990) “‘Ethics without free will’, Social Theory and Practice, vol. 16, 3, 369-
383.

Van Inwagen, Peter. (1983) An essay on free will, 1983,

Vilhauer, Ben. (2008) “Hard determinism, Humeanism, and Virtue Ethics’, Southern
Journal of Philosophy, vol. XLVI, 121-144.

Waller, Bruce. (2014) The Stubborn System of Moral Responsibility (MIT)



