
Leidt vrije wilscepticisme tot moreel nihilisme?  

Introtekst ter voorbereiding van Consequent-themadag over moraliteit.  

 

Jan Verplaetse 

 

Vrije wilsceptici (VWS) verwerpen schuld en morele verantwoordelijkheid, zoveel is 

bekend. Deze noties vereisen immers een vorm van controle die onverenigbaar is met 

determinisme of toeval. Afscheid nemen van deze noties is lastig maar niet 

onoverkomelijk. Wie weet opent dit afscheid zelfs de weg naar een warmere 

samenleving met minder vergelding, meer begrip en meer mildheid.  

Hoe verhoudt dit vrije wilscepticisme zich tegenover moraal? Hebben we in een vrije 

willoze wereld nog wel morele plichten en kan je (mis)toestanden nog wel veroordelen 

als ‘moreel fout’ of ‘moreel verkeerd’? Blijven labels als ‘moreel goed’ of ‘immoreel 

slecht’ wel overeind? Hopelijk wel, want in tegenstelling tot schuld en morele 

verantwoordelijkheid lijken ze onmisbaar. Een wereld zonder moraal is een wereld 

waarin niets moet maar alles mag. Op het eerste gezicht wel prettig, maar op langere 

termijn onleefbaar.  

Centraal in dit vraagstuk staat het wijd geaccepteerde maxime ‘moeten impliceert 

kunnen’. Moraal vraagt van niemand het onmogelijke. Morele verplichtingen gelden 

alleen voor wie deze plichten ‘kan’ naleven. Maar wanneer eenieders beslissing of 

gedrag onherroepelijk vastligt en een andere beslissing of gedraging niet tot onze 

menselijke mogelijkheden behoort, wat blijft er van dit ‘kan’ of ‘kunnen’ over? Staat 

het vereisen om een morele plicht te volgen niet altijd gelijk aan het onmogelijke 

vragen, wanneer blijkt dat verzaken de enige echte optie was? Stem je met deze 

redenering in, dan had de normovertreder nooit de morele plicht en deed hij niets 

moreel verkeerds. Op de koop toe kun je je afvragen of diegene die door noodzaak of 

toeval wel de plicht volgde, iets moreel juists deed? Hij kon niet anders dan het goede 

doen. Het lijkt erop dat in een vrije willoze wereld de acceptatie van het maxime 

‘moeten impliceert kunnen’ elke vorm van moraal vernietigt. Niets is nog ‘moreel 

goed’ of ‘moreel verkeerd’. Een vrije willoze wereld lijkt een moreel nihilistische 

wereld.  

Of loopt deze redenering toch mank? Een vrije wilscepticus kan het volgende 

antwoorden. Een eerste verweer bestaat erin om het maxime ‘moeten impliceert 

kunnen’ te verwerpen. Mensen behouden hun morele plichten, en voldoen ze er niet 

aan, dan handelen ze moreel verkeerd, ook wanneer ze niet in staat zijn om ernaar te 

handelen. Moraal kan dus wel het onmogelijke vragen. Omdat vrije scepticisme geen 



verwijtende filosofie is, leidt deze uitweg niet meteen tot een onredelijke houding 

tegenover plichtverzakers. Weten dat een plichtverzaker iets moest doen wat hij 

eigenlijk niet kon doen, spoort eerder aan tot empathisch mededogen. Niettemin 

kampt de verwerping van ‘moeten veronderstelt kunnen’ toch met een dieper 

probleem. Het onmogelijke vragen heeft zo zijn grenzen. Ergens moet een ‘moeten’ 

toch wel een ‘kunnen’ impliceren. Je kunt een baby, een wild dier, het klimaat geen 

morele plichten opleggen. Dit lijkt vanzelfsprekend. Maar waarom zijn volwassen 

mensen wel onderworpen aan morele plichten, zelfs wanneer ze het niet naleven ervan 

niet konden vermijden? Kortom, wie of wat geldt als een morele agent die 

onderworpen is aan morele plichten? Wie zoekt naar die scheidingsgrens komt al 

gauw met een lijst van minimale voorwaarden. Aan de positieve kant staan  

vermogens zoals zelfbewustzijn, redengevoeligheid en zelfcontrole. Aan de negatieve 

kant staan geestesziekte, minderjarigheid of gehinderd zijn door lichamelijke of 

mentale gebreken. Voor vrije wilsceptici ontbreekt één positieve voorwaarde op deze 

lijst: een echte vrije wil of het vermogen om anders te handelen. Dat spreekt voor zich.  

Is een lijst zonder die ene onmogelijke voorwaarde wel verdedigbaar? Hier ligt de 

diepere moeilijkheid. Want zodra je een lijst aanvaardt die een grens trekt tussen 

morele en niet-morele agenten, dan rijst de vraag waarom dit niet meteen een grens is 

die moreel verantwoordelijke van moreel niet-verantwoordelijke individuen 

onderscheidt? Waarom accepteert een vrije wilscepticus een compatibilistische kijk 

op moraliteit, gebaseerd op algemene vermogens, terwijl hij deze kijk verwerpt in het 

geval van schuld en morele verantwoordelijkheid, waarvoor hij het specifieke 

vermogen van echte keuzevrijheid vereist? Welke filosofische argumenten zijn er ter 

verdediging van deze asymmetrie?   

Een tweede verweer accepteert het maxime ‘moeten impliceert kunnen’ maar geeft 

een andere invulling aan ‘kunnen’. Derk Pereboom geeft het niet de inhoud van 

enkelvoudige of dubbele controle – de reële mogelijkheid van S om A te doen en 

bijkomend om A te laten  – maar maakt gebruik van het onderscheid tussen causaal 

gedetermineerd en epistemologisch voorspelbaar. Zelfs al is ons gedrag volledig 

causaal gedetermineerd en is er van ‘kunnen’ in deze betekenis totaal geen sprake, 

onze beslissingen en gedragingen zijn zelden te voorspellen. Ze zijn epistemologisch 

open en ‘kunnen’ in die betekenis in de toekomst wel plaatsvinden. In afwachting van 

dit al dan niet plaatsvinden geldt het maxime ‘moeten impliceert kunnen’ wel. 

Evidente vraag is natuurlijk wat er van dit maxime overblijft als de onvoorspelbare 

toekomst zich epistemologisch sluit en overvloeit in het vaststaande heden en een 

afgesloten verleden? Behoudt een moreel agent zijn morele plicht van zodra duidelijk 

wordt dat hij aan die plicht niet voldeed? En kun je volhouden dat het verzaken aan 

die plicht moreel verkeerd was? Of wist de tijd, als het reëel worden van een potentiële 

toekomst, alle ‘moeten’ onherroepelijk uit?  



Pereboom gaat deze vraag uit de weg door ook aan ‘moeten’ een andere invulling te 

geven. ‘Moeten’ in deze oplossing is niet langer een ‘moeten’ in de verplichtende, 

gebiedende en veroordelende zin. Het is geen ‘moeten’ als een specifieke actie-

gebieder (specific action demand) maar een ‘moeten’ als een aanbeveler (axiological 

recommendation) die verzoekt en aanspoort om een handeling die epistemologisch open 

is, toch uit te voeren. Twee problemen met deze oplossing springen meteen in het oog. 

Vooreerst verschilt deze invulling die werkt met ‘epistemologische openheid’ niet erg 

van een compatibilistische invulling van ‘kunnen’ die werkt met vermogens. Wil je 

nagaan welke toekomst voor iemand openstaat, dan val je al snel terug op het lijstje 

van vermogens waarover een volwassen persoon normaliter beschikt. Opnieuw duikt 

het probleem van de asymmetrie op. Terwijl vrije wilsceptici wanneer het gaat over 

schuld en morele verantwoordelijkheid zo fel gekant zijn tegen een ruwe analyse van 

beslissingen en gedragingen, die weigert in te zoomen op de specifieke oorzaken van 

falen of slagen, tolereren zij deze oppervlakkige analyse wanneer het gaat over 

moraliteit. Zijn er goede redenen die deze asymmetrie rechtvaardigen? In tweede 

plaats biedt Pereboom wel een alternatief voor het verplichtende ‘moeten’, maar nog 

geen alternatief voor morele kwalificaties in termen van ‘moreel goed’ en ‘moreel 

verkeerd’. Het voordeel van een verplichtend ‘moeten’ is dat de relatie met ‘moreel 

goed’ en moreel verkeerd’ meteen duidelijk is. Iets is moreel verkeerd wanneer je 

verzaakte aan een morele plicht en iets is moreel goed wanneer je gehoorzaamde aan 

die plicht. Bij een aanbevelend ‘moeten’ voor handelingen die epistemologisch open 

zijn, is die relatie met ‘moreel goed’ en ‘moreel verkeerd’ onhelder. Was het ‘moreel 

verkeerd’ wanneer je verzaakte aan een ‘aanbevelend’ moeten? Houdt deze misstap 

een morele veroordeling in? Niet kunnen zeggen dat iets ‘moreel goed’ of ‘moreel 

verkeerd’ is of was, is een verarming die voor velen onaanvaardbaar is.    

Een derde verweer verlaat het deontologische denkkader waartoe het maxime 

‘moeten impliceert kunnen’ behoort. Vervangt je de plichtenethiek door een 

alternatieve ethiek die vrij is van gewaagde metafysische veronderstellingen, dan kun 

je dit maxime negeren, zonder dat dit meteen tot moreel nihilisme leidt. Een 

deugdenethiek belooft zulk perspectief op een vrije willoze ethiek. Zo werkte vrije 

wilscepticus Ben Vilhauer een ethische theorie uit, geïnspireerd op Hume’s 

sentimentalistische deugdenethiek, die toelaat om handelingen te kwalificeren als 

‘moreel goed’ of ‘moreel verkeerd’, zelfs in een causaal deterministisch universum. 

Basis van deze ethische theorie is het morele karakter van verlangens. Een verlangen 

is ‘moreel verkeerd’ wanneer dit voortkomt uit een ondeugd en omwille van die 

ondeugd afkeuring opwekt. Omgekeerd is een verlangen ‘moreel goed’ wanneer dit 

voortkomt uit een deugd en omwille van die deugd goedkeuring opwekt. Een 

ondeugd of een deugd is een karaktertrek of dispositie die respectievelijk als 

onaangenaam of aangenaam wordt ervaren. ‘Moreel goed’ en ‘moreel verkeerd’ 



volgen dus uit onze emotionele reactie op verlangens van een agent. De deugd of 

ondeugd is de reden waarom we positief of negatief of deze verlangens reageren. 

Voelen en weten wat ‘moreel goed’ en ‘moreel verkeerd’ is, schrijft geen verplichtend 

‘moeten’ voor. Een deugdenethisch ‘moeten’ houdt alleen in dat een deugdzaam 

persoon de wil heeft om een handeling uit te voeren die voortspruit uit een ‘moreel 

goed’ verlangen en de wil heeft om een handeling te laten die voortkomt uit een 

‘moreel verkeerd’ verlangen. Een deugdenethiek vraagt ook niet dat een persoon met 

een ‘moreel verkeerd’ verlangen de mogelijkheid had om een ‘moreel goed’ verlangen 

te hebben. Deze ethiek heeft geen last van dit maxime omdat er gewoon geen ‘moeten’ 

is.           

Deze Humeaanse deugdenethiek is maar één van de alternatieven voor een 

plichtenethiek. Spinoza had zo zijn eigen deugdenethische variant. Vraag blijft of deze 

alternatieve ethiek verdedigbaar is voor vrije wilsceptici? Tegenargumenten zijn niet 

moeilijk te vinden. Vooreerst vertonen deugdenethieken hun eigen tekorten. Zo 

keuren ze handelingen af die onze intuïties goedkeuren en keuren handelingen goed 

die onze intuïties afkeuren. “Doing the right thing for the wrong reason” - een kind 

redden om indruk te maken op de papa - is een voorbeeld van het eerste. “Doing the 

bad thing for the right reason” - een boek stelen uit leergierigheid - is een voorbeeld 

van het laatste. Verder heeft een deugdenethiek het knap lastig om morele regels voor 

te schrijven, zeker op terreinen waar deugdelijke karaktertrekken minder relevant is 

zoals bij complexe maatschappelijke problemen. Op praktisch, prescriptief vlak heeft 

de deugdenethiek een comparatief nadeel tegenover de plichtenethiek, die van nature 

ook meer verwant is aan juridische regels die handelingen verbieden, toelaten of 

verplichten. Ten slotte, is het nog maar de vraag of dit deugdenethische alternatief ons 

dichter brengt bij het ethische ideaal dat veel vrije wilsceptici koesteren. Vrije 

wilscepticisme wil een mildere samenleving met meer begrip en minder onbegrip, 

meer empathische mededogen en minder vergeldende kwaadheid. Het verwerpen 

van morele verantwoordelijkheid, schuld en verdienste sluit bij dit morele doel aan. 

Nu is het onzeker of deze morele basishouding overeind blijft wanneer je de 

verlangens van medemensen opdeelt in ‘deugdelijk’ en ‘ondeugdelijk’, ‘goed’ en 

‘slecht’. Terwijl een plichtenethiek in de eerste plaats handelingen veroordeelt als 

‘moreel verkeerd’ bestempelt een deugdenethiek mensen, of hun karakters of 

persoonlijkheden, als ondeugdelijk of slecht. Deze verschuiving van focus, van 

situationeel naar dispositioneel, leidt - in theorie althans - niet meteen tot een mildere 

attitude tegenover normovertreders.    

Meer dan 35 jaar geleden haalde de Amerikaanse filosoof Peter Van Inwagen fel uit 

naar vrije wilsceptici omdat zij morele verantwoordelijkheid verwierpen maar 

moraliteit zelf ongemoeid lieten. Zoiets was absurd. Om die reden kon hij het vrije 

wilscepticisme niet ernstig nemen:  



 

“I have listened to philosophers who deny the existence of moral 

responsibility. I cannot take them seriously. I know a philosopher who 

has written a paper in which he denies the reality of moral 

responsibility. And yet this same philosopher, when certain of his 

books were stolen, said, “That was a shoddy thing to do!” But no one 

can consistently say that a certain act was a shoddy thing to do and say 

that its agent was not morally responsible when he performed it.” 

(207).     

 

De “uitdaging” van Van Inwagen heeft niets aan kracht ingeboet. Terwijl het vrije 

wilscepticisme niet langer een verwaarloosbare, marginale filosofische positie is, zoals 

veertig of vijftig jaar geleden, is een bevredigende oplossing nog altijd niet gevonden. 

Het vrije wilscepticisme weet nog altijd niet waarom ze morele verantwoordelijkheid 

verwerpt maar moraliteit behoudt. Een goede filosofische rechtvaardiging ontbreekt. 

Tegenwerpen dat we wel altijd morele regels nodig hebben is onbevredigend. Niet 

alleen is een maatschappelijke noodzaak nog geen filosofische, je hebt bovenal geen 

verhaal tegen wie oppert dat ook geen enkele samenleving zonder morele 

verantwoordelijkheid, schuld en verdienste echt mogelijk is.    

Welke wegen lijken ons beloftevol? We stippelen er een drietal uit.  

1. Het bezwaar van asymmetrie viel al een paar keer. Het vrije wilscepticisme zou niet 

consequent zijn. Er zijn geen aparte redenen om morele verantwoordelijkheid te 

verwerpen maar moraliteit te behouden. Het ‘kunnen’ om schuld te hebben heeft 

dezelfde betekenis als het ‘kunnen’ uit ‘moeten impliceert kunnen’. Morele 

verantwoordelijkheid, morele (on)toelaatbaarheid of morele plicht: al deze concepten 

behoren tot één deontische familie die identieke vorm van onbereikbare controle 

vragen. Maar is dit wel zo? Wie weet zijn er overtuigende argumenten voor een 

asymmetrie. Een heuse vrije wil, die dubbele controle impliceert, is noodzakelijk voor 

morele verantwoordelijkheid, maar ons moreel oordelen heeft genoeg aan een 

enkelvoudige of conditionele controle. Hiervoor kan men onder meer terecht bij de 

beruchte Frankfurt-tegenvoorbeelden die compatibilistische filosofen aangrijpen om 

de verenigbaarheid van causaal determinisme met morele verantwoordelijkheid te 

verdedigen. Vrije wilsceptici verwerpen die tegenvoorbeelden als niet overtuigend, 

maar wie weet zijn ze wel, en op goede gronden, overtuigend als het gaat om de 

verenigbaarheid van causaal determinisme met moraliteit.  

2. Het gevaar van moreel nihilisme doemt maar op wanneer je morele plichten 

toeschrijft aan morele agenten in particuliere situaties. Omdat ze in die specifieke 



situaties niet anders konden dan een morele plicht overtreden, hebben ze - conform 

het maxime ‘moeten impliceert kunnen’ - niet langer de plicht om die particuliere 

handeling te stellen of te laten. Maar welke argumenten zijn er om morele plichten zo 

fijnkorrelig te formuleren? Zijn morele plichten, die bepalen wat ‘moreel goed’ en 

‘moreel verkeerd’ is, niet eerder algemene handelingsvoorschriften die hun 

normativiteit inderdaad verliezen wanneer je te diep inzoomt op particuliere situaties, 

maar die deze normativiteit wel behouden wanneer je enige afstand ten opzichte van 

de concrete feiten bewaart? Morele kwaliteiten bestaan, en zijn gevoelig voor het 

maxime ‘moeten impliceert kunnen’ maar alleen in een grofkorrelige macrowereld en 

verdwijnen in een fijnkorrelige microwereld. Is deze visie op morele plichten de juiste, 

dan volstaat het beschikken over algemene vermogens om plichten te hebben en is 

moraliteit goed verenigbaar met causaal determinisme.  

3. Ten slotte is de acceptatie van moreel nihilisme wel uiterst radicaal maar niet geheel 

uitgesloten. Concluderen dat niemand – filosofisch gezien - morele verplichtingen 

heeft, en daardoor niets moreel verkeerds of goeds kan doen, is een gevolgtrekking 

die “hard to swallow” (Haji) is, maar ze is verenigbaar met een meer pragmatische 

kijk op moraliteit die afstapt van het idee dat menselijke moraal een coherent 

filosofische fundament nodig heeft. Moraliteit is een maatschappelijk gesanctioneerd 

mechanisme dat mensen in een gewenste richting stuurt. Wie aan welke plichten moet 

gehoorzamen berust op conventie, traditie, emotie of macht. Dat dit mechanisme 

onverenigbaar is met metafysische principes is goed mogelijk, maar geheel naast de 

kwestie. Denk je er diep over na, dan kan moraal inderdaad niet bestaan in een 

causaal-deterministisch universum. Ideologische ambitie, verontwaardiging en 

protest, geloof in de maakbaarheid van de samenleving creëren een moreel systeem 

dat onderscheid maakt tussen de ‘goede’ volgers en de ‘slechte’ verzakers. In 

werkelijkheid steunt dit systeem op even grote illusies als morele 

verantwoordelijkheid en schuld.  

Dit zijn slechts drie aanzetten in de richting van een oplossing van dit hardnekkige 

probleem. Elke aanzet werpt wellicht nieuwe problemen op. Op zondag 31 maart 

leiden we deze thematiek in, laten we zien hoe maatschappelijk relevant die wel is en 

bespreken we enkele aanpakken. Toegezegd hebben alvast Giesje Wouters die een 

asymmetrische  oplossing voorstelt en Miriam Van Reijen die Spinoza’s oplossing 

verdedigt. Jan Verplaetse verzorgt de inleiding, modereert de discussie en vat 

empirische studies over het maxime ‘moeten impliceert kunnen’ samen. Wie in 

aanloop naar 31 maart teksten, gedachten, filmfragmenten met alle Consequent-

sympathisanten wil delen, graag! Als ze maar over deze thematiek gaan. Je stuurt die 

naar jan.verplaetse@ugent.be.  Ze komen vervolgens op de blog.  

 



Bibliografie:  

 

Haji, Ishitiyaque. (1999) ‘Moral anchors and control’, Canadian Journal of Philosophy, vol. 

29, 2, 175-204.    

Pereboom, Derk. (2014) Free will, agency, and meaning of life (Oxford: Oxford UP)   

Slote, Michael. (1990) ‘Ethics without free will’, Social Theory and Practice, vol. 16, 3, 369-

383.  

Van Inwagen, Peter. (1983) An essay on free will, 1983, 

Vilhauer, Ben. (2008) ‘Hard determinism, Humeanism, and Virtue Ethics’, Southern 

Journal of Philosophy, vol. XLVI, 121-144.    

Waller, Bruce. (2014) The Stubborn System of Moral Responsibility (MIT)              

  


