
Over het ‘ignoramus’ van Steven Laureys: een nabeschouwing bij een debat over 

vrije wil.  

 

Jan Verplaetse (Consequent)  

 

Op 24 september 2019 nodigden de denktank Consequent, in samenwerking met vzw 

Breinwijzer, coma-expert Steven Laureys uit voor een debat over de vrije wil in Gent. 

Opponent van Laureys was neurochirurg Dirk De Ridder. Luc De Cleir, bestuurder 

van de nieuwssite Apache, leidde het debat. De uitnodiging had een aanleiding. In zijn 

boeken en in interviews doet Laureys stellige uitspraken over het bestaan van de vrije 

wil alsook over mensen die van mening zijn dat het geloof in deze vrije wil niet langer 

verdedigbaar zou zijn. Die critici verwijzen naar hersenwetenschap om hun sceptische 

positie te beargumenteren. Hersenwetenschap zou suggereren dat het bestaan van de 

vrije wil hoogst twijfelachtig is. Laureys heeft het niet zo begrepen op die vrije wil-

ontkenners. Over Dick Swaab, Nederlands bekendste ontkenner, liet hij zich in Knack 

ontvallen: “We weten als hersenwetenschappers op dit moment gewoon te weinig 

over de werking van het bewustzijn om zinnige dingen over de vrije wil te kunnen 

zeggen. Wat hij zegt, is dus geen wetenschappelijke bewering maar een persoonlijke 

mening of een geloofsovertuiging. Hij praat als een priester, lijkt mij.” Te weinig 

kennis is maar één reden om niet te tornen aan het geloof in de vrije wil. Bezorgdheid 

is een ander motief. Voor Laureys is ongeloof gevaarlijk daar je “geen maatschappij 

kunt organiseren zonder het concept vrije wil en verantwoordelijkheid voor je eigen 

daden. Dan kun je Marc Dutroux niet meer bestraffen en je kinderen niet meer 

opvoeden.” Hiermee herhaalt hij een opvatting die je al in zijn Het briljante brein (2013) 

kon lezen: “Is vrije wil een illusie? Persoonlijk vind ik die gedachte heel moeilijk te 

aanvaarden. Dan kun je criminelen als Kim De Gelder of Marc Dutroux niet 

opsluiten.”  

Met deze kloeke beweringen neemt Laureys stelling in een publieke discussie 

waarbij zijn neurowetenschappelijke reputatie onvermijdelijk zijn beweringen kracht 

bijzet. De uitnodiging tot deelname aan het Gentse debat was dan ook bedoeld om een 

preciezer beeld te krijgen van Laureys’ visie op de vrije wil en zijn argumenten te 

vernemen waarom ongeloof onwetenschappelijk en gevaarlijk zou zijn. In geen enkele 

publicatie heeft hij die beweringen tot nu toe in de diepte onderbouwd. Het debat bood 

hem dus de gelegenheid om ze grondiger toe te lichten. Wie zijn mening niet deelt, 

neemt om begrijpelijke redenen licht aanstoot aan die krasse uitspraken. Niemand 

hoort graag dat je onwetenschappelijke en gevaarlijke zaken verkondigt. De tijden dat 

praten als een priester een compliment was, zijn ten slotte voorbij.  

Wie de discussie een beetje kent weet hoe belangrijk een goede omschrijving 

van vrije wil is. Onder dit concept begrijpt men immers uiteenlopende zaken. Baken je 

dit vanaf het begin niet goed af, dan wordt elk gesprek over dit thema troebel en 

mistig. Drie invullingen zijn intussen klassiek. Je kunt vrije wil beschouwen als het 

vermogen om anders te handelen of te beslissen (acting otherwise), als een vorm van 

controle die ontsnapt aan causale breinprocessen die een beslissing mogelijk maken 



(causa sui, broncontrole) of als bewuste controle waarbij je beslist wat je bewust wilt 

beslissen en je geen dwang of druk ervaart die je eigen beslissing verhindert (bewuste 

controle). Alleen de eerste twee invullingen liggen filosofisch en wetenschappelijk 

gezien eerder moeilijk. Hoe kan eenzelfde breintoestand onverenigbare beslissingen 

voortbrengen? Dit is een probleem voor de eerste invulling. Hoe kan het beslissende 

brein ontsnappen aan causale processen? Dit is een probleem voor de tweede 

invulling. Beide problemen pijnigen denkers die vrije wil in die betekenissen 

begrijpen, maar tegelijk toch een wetenschappelijk mensbeeld omarmen. De derde 

invulling vertoont deze moeilijkheden niet. Niemand betwijfelt dat we af en toe 

beslissingen uitvoeren die we zelf willen en die we bewust en overwogen nemen. Maar 

de moeilijkheid is dat deze invulling mogelijks te gemakkelijk is. Waarom een 

eeuwenoude discussie over de ‘vrije wil’ als we dat vermogen evident bezitten? 

Hebben vorige generaties zich domweg vergist?  

De positie van De Ridder was tijdens het debat duidelijk. Op de vraag van De 

Cleir wat vrije wil is, antwoordde de neurochirurg dat dit voor hem het vermogen is 

om anders te handelen. Omdat hij geen met wetenschap te verenigen model accepteert 

die dit mogelijk maakt, verwerpt hij de vrije wil. Het is een illusie die onze hersenen 

weliswaar voortbrengen, maar objectief hebben we dit vermogen niet. We kunnen 

hoogstens onderzoek verrichten naar die subjectieve ervaring, naar haar neurale 

ontstaan en psychologische nut voor existentie en samenleving. Overigens hebben we 

die echte vrije wil ook niet nodig, vindt De Ridder. Een samenleving valt best uit te 

bouwen zonder morele noties die met die echte vrije wil verbonden lijken, zoals 

morele verantwoordelijkheid. Op dezelfde beginvraag gaf Laureys het antwoord dat 

vrije wil voor hem met bewustzijn heeft te maken. Bewuste controle dus, wat zonder 

meer een legitieme keuze is, want één van de drie klassieke opties. Het debat over de 

voor- en nadelen van deze definities kon dus beginnen.  

Het liep evenwel anders. Na een filmpje over voorspellingsexperimenten 

waarbij hersenonderzoekers demonstreren dat wanneer zij informatie krijgen over 

breinprocessen die een beslissing ondersteunen, zij die beslissing enkele seconden 

vooraf al kunnen voorspellen, vroeg De Cleir beide sprekers om een reactie. Nu is het 

zo dat die experimenten geen van beide posities ondergraven. Ze maken het vrij 

onwaarschijnlijk dat je werkelijk tot een andere beslissing kan komen, want was dit 

wel het geval, dan zou je die keuze niet op voorhand kunnen voorspellen. Een 

argument dus voor De Ridder om niet in vrije wil als acting otherwise te geloven. 

Tegelijk raken die experimenten niet aan de visie van Laureys. Al kun je iemands 

beslissing voorspellen, je kunt ze nog steeds bewust nemen en je voert uit wat je zelf 

wilde. Geen tegenargument dus voor Laureys om af te stappen van zijn idee van vrije 

wil als bewuste controle. Maar na enige lof voor dit onderzoek – “fantastische 

bevindingen” – begon Laureys aan een opmerkelijk ‘ignoramus’-betoog. Er is nog 

zoveel dat we niet weten. Onze kennis is nog zo beperkt dat het aanmatigend zou zijn 

om al tot definitieve conclusies te komen. Er moet nog zoveel ontdekt worden…  

Al valt niets af te dingen op dit cliché, zoveel nadruk verwonderde me wel. 

Niets in voorspellingsexperimenten holt zijn legitieme kijk op vrije wil als bewuste 



controle uit. Ook begreep ik niet goed dat Laureys zich geheel kon vinden in het 

beruchte citaat van Peter Van Inwagen: “Free will remains a mystery”. Deze 

Amerikaanse filosoof gaf immers toe dat hij zijn visie op vrije wil niet kan rijmen met 

wat wetenschap ons tot nu toe leert. Maar dat mysterie is er niet voor wie vrije wil als 

bewuste controle ziet. Al is de neurale puzzel ver van volledig, je kunt toch moeilijk 

beweren dat breinprocessen die leiden tot een bewuste beslissing mysterieus zijn. 

Wanneer Laureys ten slotte provoceerde dat wie in afwachting van meer definitieve 

kennis nu al stelling neemt over het al dan niet bestaan van de vrije wil aan 

“intellectuele masturbatie” doet, sloeg mijn verwondering enigszins om in argwaan. 

Terwijl de literatuur voorziet in heel wat redelijke argumenten voor de visie op vrije 

wil als bewuste controle, plaatste hij zich met deze gemeenplaats, provocatie en 

toevlucht tot het mysterie buiten het debat. Waarom deed hij dit?  

Hoewel ik zeker niet pretendeer het werkelijk te weten, kreeg ik geleidelijk aan 

de indruk dat Laureys een definitie aanhing die afweek van deze die hij aanvankelijk 

verkoos. Het kwam mij voor dat hij een invulling prefereerde die wetenschappelijk 

heel wat moeilijker te verdedigen is: vrije wil als acting otherwise of als causa sui. Dit 

kan verklaren waarom hij die voorspellingsexperimenten als een bedreiging voor zijn 

positie interpreteerde. Klopt dit vermoeden, dan krijgt zijn ‘ignoramus’-betoog ook 

een andere betekenis. Die onwetendheid vraagt niet alleen aan vrije wil-ontkenners 

om hun oordeel op te schorten, maar geeft vooral hoop dat toekomstige kennis de vrije 

wil die hij echt wilde bevestigt.  

Nu is er niets mis met hoop. Ik ken genoeg filosofen in het vrije wil-debat die 

hopen op het definitieve bewijs voor een echte vrije wil. Ik verwees al naar Peter Van 

Inwagen. Maar in tegenstelling tot Laureys leggen die filosofen wel hun verhoopte 

positie op tafel. Bovendien ontwikkelen zij modellen die enige rationele onderbouw 

aan die hoop geven. Hoop zonder argumenten is geen filosofie, maar religie. Het is 

mogelijk dat Laureys deze modellen kent, gewikt en gewogen heeft, maar te licht heeft 

bevonden. Alle begrip hiervoor. Alleen: wat we tijdens het debat van hem vernamen, 

maakte verdere discussie lastig. Op een vraag uit het publiek wat zijn definitie van 

vrije wil nu eigenlijk inhield, antwoordde Laureys dat hij zijn definitie liever laat 

afhangen van wat – opnieuw – meer definitieve kennis over vrije wil oplevert. Als hij 

dat werkelijk meent, hoe dan te verantwoorden dat ongeloof in de vrije wil 

onwetenschappelijk en gevaarlijk is? Je moet toch weten wat dit concept inhoudt, als 

je beweert dat het ontkennen ervan maatschappelijke risico’s met zich meebrengt en je 

ontkenners hierom terechtwijst? Overigens bleek dit niet zijn definitieve standpunt. 

Helemaal aan het eind van de avond leek hij zich toch te kunnen vinden in de definitie 

van Dirk De Ridder, vrije wil als acting otherwise.  

Ik wil in deze korte nabeschouwing niet verder speculeren over de eigenlijke 

positie van Laureys. Ook wil ik hier geen discussie starten over de vraag of het wel 

redelijk is om in dingen te geloven waar je geen bewijzen voor hebt. Elke scholier kent 

immers het ‘scheermes van Ockham’, een zindelijkheidsregel voor onderzoek die 

voorschrijft dat wie het bestaan van controversiële entiteiten poneert meer bewijslast 

heeft dan wie ze ontkent? Laureys’ ‘ignoramus’ lijkt in die zin eerder een argument 



voor de ontkenner dan voor de believer in vrije wil. Zo’n discussie blijft voorbarig 

zolang de concepten, posities en argumenten niet helder afgelijnd zijn. De 

nabeschouwing geldt eerder als een nieuwe uitnodiging voor een echt debat na de 

gemiste kans van afgelopen week. Dit keer met open vizier, klare visies en heldere 

definities. In mijn Zonder vrije wil (2011) liet ik me ooit ontvallen dat 

hersenwetenschappers filosofische analfabeten zijn. Ook dat was een provocatie. Maar 

de hoop erachter was dat ik uiteindelijk ongelijk had. Tot op vandaag blijf ik die 

koesteren.  


